
Когнитология как поиск универсального мыслительного кода в полотнах 
Леонардо да Винчи и Сальвадора Дали «Тайная вечеря» 

 

251

А.Г. ЗАХОВАЕВА 

КОГНИТОЛОГИЯ КАК ПОИСК  
УНИВЕРСАЛЬНОГО МЫСЛИТЕЛЬНОГО КОДА  

В ПОЛОТНАХ ЛЕОНАРДО ДА ВИНЧИ  
И САЛЬВАДОРА ДАЛИ «ТАЙНАЯ ВЕЧЕРЯ» 

 
Через века мы с Леонардо да Винчи  

протягиваем друг другу руки. 
Сальвадор Дали 

 
Когнитология – это объяснение феномена сознания, его 

фундаментальной роли в превращении информационной человечес-
кой цивилизации в самоэволюционирующую. Это пути к духовной 
самоорганизации, позволяющей каждому человеку создать свое 
духовное «Я» в соответствии с индивидуальными психическими 
способностями. К этому должен стремиться каждый, но в полной 
мере это удается лишь избранным. Среди них можно выделить 
двух Гениев («гениев с большой буквы») – Леонардо да Винчи и 
Сальвадор Дали. Их разделяют эпохи, культуры, идеология.  
Но есть то, что их роднит; и тот и другой искал универсальный 
мыслительный код, прежде всего в понимании искусства, и тот и 
другой – человек-загадка. Попытаемся «подобрать ключ» к тайнам 
картин этих двух великих мастеров.  

Одна из особенностей искусства – в наличии особой эмоции – 
«мысле-чувство». Это гармония чувственного и рационального, это 
диалог эмоции и разума. Художественная эмоция – это сцепление 
чувства и мысли, эмоциональное мышление. Как известно, еще у 
Канта эстетическая идея обусловлена «обилием мысли и эмоцио-
нального смысла», эстетическая идея «возбуждает массу невырази-
мых словами ощущений и побочных представлений» (4, c. 332–333). 



I. СТАТЬИ 

 

252

Чувство в искусстве является для мысли фундаментом, оно дает для 
нее единую и универсальную материю. В искусстве необходимо не 
просто чувство, а «мысле-чувство», творчество, фантазия. Гегель 
был прав, когда утверждал, что «художник должен призвать себе на 
помощь, с одной стороны, трезвую осмотрительность рассудка, а с 
другой – всю глубину чувств и душевных переживаний» (2, c. 293). 
«Мысле-чувство» – это мысль, которая была чувством художника, 
которая стала чувством зрителя, но не просто чувством, а осознан-
ным чувством. Ибо «всякое чувство, лишенное осмысливающего 
его предмета, ниспадает до голо-фактического психического со-
стояния, изолированного и внекультурного…» (1, c. 262). Может 
быть, в этом и есть тайна искусства? 

Всмотримся в картины «Тайная вечеря» Леонардо да Винчи 
(1485–1497) и Сальвадора Дали (1955). Почему именно эти произ-
ведения искусства стали предметом наших размышлений? Один 
сюжет, одна «эмоциональная струна», которая порождает множе-
ство «чувственных звуков», но это два мира, которые связаны не-
видимой нитью временного континуума. «Страсть ума прогоняет 
чувственную страсть» (5, c. 25), – писал Леонардо да Винчи. Ху-
дожник интерпретирует сюжет «Тайной вечери» не просто с рели-
гиозной точки зрения, а прежде всего с философской, этической. 
Леонардо интересует не столько догматика сюжета, сколько чело-
веческая драма, нравственный выбор. На картине запечатлено 
мгновение, когда Иисус сообщает о предательстве одного из апо-
столов во время трапезы, упоминание о котором мы встречаем  
в трех канонических евангелиях (Мф. 26, 20–25; Мк. 14, 10–11; 
Лк. 22, 14–26). Каждый из апостолов – это целая история, расска-
занная через эмоции на языке жестов и мимики. Центр компози-
ции – это фигура Христа. Иисус кажется выше остальных присут-
ствующих; перспективные линии сходятся над его головой, он 
располагается на светлом фоне открытой двери, за которой – от-
крытое пространство. Так да Винчи подчеркивает высокие духов-
ные принципы Спасителя. Иисус спокоен и, казалось бы, внеэмо-
ционален, но именно эта закрытость чувств и создает особый 
момент – момент постижения Истины. Образ Христа – это особая 
мыслительная конструкция на гране сознательного и бессозна-
тельного. Сознательное – это происходящее (сюжет, композиция, 
цветовая гамма и т.д.), а бессознательное – это невероятная вариа-



Когнитология как поиск универсального мыслительного кода в полотнах 
Леонардо да Винчи и Сальвадора Дали «Тайная вечеря» 

 

253

тивность, обращенная в будущее. Опора на бессознательное при-
водит в акте художественного творчества «к эмотивному, чувст-
венному, “нерасчленяющему” познанию, характерному именно 
для художественной деятельности» (7, c. 311), – то, что свойственно 
искусству Леонардо.  

Образ Иисуса несет добро и красоту. Однако Леонардо ищет 
своего рода «когнитивный диссонанс», воплощенный через образ 
Иуды. Предшественники Леонардо выделяли его из общей группы 
апостолов и располагали в виде совершенно изолированной фигуры 
перед столом, тем самым Иуда искусственно противопоставлялся 
всему собранию как изгой и злодей. Леонардо смело ломает эту 
традицию. Его художественный язык достаточно богат, чтобы не 
прибегать к подобным чисто внешним эффектам. Он объединяет 
Иуду в одну группу со всеми прочими апостолами, но придает ему 
такие черты, которые позволяют внимательному зрителю сразу же 
опознать его (зло) среди двенадцати учеников Христа. Страшным 
контрастом выглядит мрачный и жесткий Иуда. Его голова, резко 
повернутая назад, погружена в тяжелый мрак, художник подчер-
кивает его грубые черты лица, хищный, крючковатый нос, насуп-
ленный злобный взгляд. Роберт Уоллэйс в книге «Мир Леонардо» 
пишет: «Из двух проблем, с которыми веками сталкивались авторы 
“Тайной вечери”, проблему выделения Иуды Леонардо решил с 
наибольшей легкостью. Он поместил Иуду с той же стороны стола, 
что и всех остальных, однако психологически отделил его от  
других одиночеством, которое гораздо белее сокрушительно, чем  
просто физическое отстранение. Мрачный и сосредоточенный, 
Иуда отпрянул от Христа. На нем как бы вековая печать вины и 
одиночества» (8, c. 105). Именно между ними идет диалог, именно 
здесь проходит грань добра и зла, которые выходят на уровень ме-
тафоры, символа, если хотите, – «кода да Винчи». Код, цифр, мис-
тика, бессознательное – это то, что ассоциируется с другим гением – 
Сальвадором Дали. Дали – искатель особого художественного 
языка, он стремится к множественности ассоциаций и интерпрета-
ций. Его волнует тайна природы человека, которую он раскрывает 
через бессознательное. «Смысл моих картин, когда я пишу их, для 
меня не ясен, но это еще не означает, что его там нет. Напротив, 
смысл их глубок и сложен, но поскольку он коренится в бессозна-



I. СТАТЬИ 

 

254

тельном, то его невозможно проанализировать при помощи логи-
ческой интуиции» (6, с. 64).  

«Тайная вечеря» С. Дали – это символ единения, который 
четко выражен через геометрический рационализм композиции, 
обретающий мистический смысл посредством магического кри-
сталла. Е. Завадская в работе «Загадка С. Дали» писала о картине: 
«В центре большого горизонтального полотна (167 × 288) изобра-
жен Христос в трех ипостасях – как сын, сошедший на Землю,  
он сидит за столом со своими учениками, но потом мы замечаем, 
что он вовсе и не сидит за столом, а погружен по пояс в воду – то 
есть крестится водой, или духом святым, тем самым воплощая 
вторую ипостась Троицы….» (3, с. 30). Фигура Христа ярко под-
свечена и кажется отчужденной от апостолов, которые склонили 
голову. Что это? Стыд? Равнодушие? Сон? Муки совести? Они 
безучастны… Иисус невероятно выразителен: четкая жестикуля-
ция, мимика; Он хочет быть услышанным, но Он одинок среди 
людей – что может быть ужаснее? Но где тот, кто предаст его?  
В этом и кроется тайна Дали. Кажется, вот мы нашли Иуду на  
его полотне, но присмотрелись, нет – не он, это другой, не тот, вот 
он, нет… Где добро и где зло? К кому обращается Спаситель?  
Ко всем, ко всем нам, к человечеству… Дали считал себя гением  
и относился к другим художникам снисходительно, но только не к 
Леонардо. Классическая, сплавленная манера живописи высокого 
Возрождения – основа творчества Дали. «Тайная вечеря» – это их 
«секретная встреча», встреча двух гениев. И Леонардо и Дали сде-
лали центром композиции Иисуса. Но если Христос Леонардо – 
это богочеловек в окружении любящих учеников, который сми-
ренно ждет своей участи и «ощущает» всем своим существом  
зло (Иуду), то Иисус Дали – одиночка, пытающийся говорить с 
людьми, но диалог становится монологом, что формирует некий 
«экзистенциальный страх» – страх бытийности. Зло скрыто, непо-
нятно, не осознанно, бесчувственно. Каждый по-своему деши-
фрует «код Дали». Что объединяет творчество Леонардо и Дали? 
Обе эти картины – это дорога к духовности. Духовность выступает 
как когнитивный метод, но не просто познания, а миропонимания 
через искусство.  

 
 



Когнитология как поиск универсального мыслительного кода в полотнах 
Леонардо да Винчи и Сальвадора Дали «Тайная вечеря» 

 

255

Список литературы 
 

1. Бахтин М.М. Проблема формы, содержания и материала в словесном художе-
ственном творчестве // Бахтин М.М. Собрание сочинений: В 7 т. – М., 2003. – 
Т. 1: Философская эстетика 1920-х годов. – С. 265–325.  

2. Гегель Г. Эстетика: В 4 т. – М.: Искусство. 1968–1973. – Т. 1. – 312 с.  
3. Завадская Е. Загадка Сальвадора Дали // Творчество. – М., 1989. – № 1. – С. 26–30.  
4. Кант И. Сочинения: В 6 т. – М.: Мысль. 1966. – Т. 5. – 564 с. 
5. Леонардо да Винчи. Избранные произведения: В 2 т. – СПб.: Нева, 1999. – Т. 2. – 

479 с. 
6. Рохас К. Мифический и магический мир Сальвадора Дали. – М.: Республика, 

1999. – 303 с. 
7. Слитинская Л.И. Бессознательное психическое и творческий процесс // Бес-

сознательное: Природа, функции, методы исследования: В 4 т. – Тбилиси: 
Мецниереба, 1985. – Т. 4. – С. 307–317. 

8. Уоллэйс Р. Мир Леонардо. – М., 1998. – 190 с. 
 


